Festa de santos na vizinhanga: terreiros de Candomblé na cidade de Belo Horizonte
Guilherme Dantas Nogueira

Universidade de Brasilia

Resumo: Busco com o presente artigo apresentar elementos que auxiliem a entender as
formas como a religiosidade e a tradicdo afro-brasileira existem na cidade de Belo Horizonte.
Para tanto, dentre outras atividades, participei da festa do nkinse Nsunbu, senhor das chagas e
das curas, no terreiro Nzo Kuna NKkosi, que segue a tradi¢cdo do Candomblé Angola, de raiz
banto. Busquei descrever o funcionamento da festa e, em sua analise, a partir dos trabalhos de
Callois e Simmel, elucidar elementos que apontam para a maneira como o0s candomblecistas
entendem a sua propria religiosidade. Tentei demonstrar que tal compreensdo, aliada a
capacidade que os terreiros possuem de absorver elementos e se adaptar a seu mundo externo,
levam-lhes a preservar suas tradicdes e a sacralidade de seus cultos.

Palavras-chave: Candomblé, nkinses, modernidade.

Apresentacao

A vida urbana das metrépoles brasileiras em nada lembra o céntico de passaros na
natureza, ou o bater de um pildo em uma mandioca para fazer farinha. Pelo contrério, é
rapida, dindmica, burocratica, capitalista, racional. E, no limite, moderna. Modernidade essa
gue teima em se espalhar por diversos aspectos da vida dos brasileiros, levando o chamado
desenvolvimento econdmico a todos os cantos do pais, envolto em “luz para todos”, “pleno
emprego” ¢ um setor industrial cada vez mais crescente. Nao obstante, a0 mesmo passo em
que disponibiliza tecnologia e ciéncia para a vida dos brasileiros, ndo tem sucesso em
desencantar totalmente o mundo, muito menos em matar todos 0s deuses cultuados nesse pais.
Particularmente, como demonstram Prandi (1990) e Brown (1994), o mesmo tempo que
observa a modernizacao brasileira assiste, também, a continua existéncia das religides afro-
brasileiras, com toda a sua atmosfera mistica e praticas tradicionais. Tempo esse, vale dizer,
reverenciado pelos praticantes do Candomblé de raiz banto, na forma do nkinse Ktembo,
aquele que tudo vé, que observa todas as transformagdes do mundo, que sempre esteve

presente e sempre estara’.

1t As descrigBes de nkinses (divindades) aqui apresentadas, bem como de outros aspectos gerais dos terreiros e da pratica do
Candomblé, foram por mim aprendidas junto aos candomblecistas do terreiro Nzo Kuna Nkosi, descrito nesse trabalho.



Atento a essa dicotomia do moderno versus o tradicional, busco, por meio de um
esforgo de pesquisa continuado, entender a forma como as religies dos orixas convivem com
0 mundo contemporaneo das Americas. Os orixas, conforme Prandi (2001), sdo as divindades
africanas cultuadas, sobretudo, mas ndo exclusivamente, pelo povo iorubd, que foi trazido as
Américas a época da colonizagdo, para servir como méo de obra escrava. Igualmente, nkinses?
sdo as divindades africanas cultuadas pelo povo escravizado de raiz banta. No Brasil,
particularmente, os cultos aos orixas e nkinses se espalharam por todo o territorio, dando
origem a diferentes religides, como o Candomblé, o batuque, o tambor de mina, o xang6 do
Recife, a umbanda etc. (PRANDI, 2001 e SEGATO, 2007). Sao essas as chamadas religioes
afro-brasileiras.

Especificamente com o presente artigo, pretendo, por meio da analise de uma festa
candomblecista de tradicdo angola moxikongo, particularmente a luz dos trabalhos sobre
Sociologia da Religido de Simmel (2010) e Caillois (1950)°, apresentar alguns elementos que
auxiliam a entender as formas como a religiosidade e a tradi¢do afro-brasileiras existem na
cidade de Belo Horizonte, capital do estado de Minas Gerais. Para tanto, tomei parte, dentre
outras atividades, na festa do nkinse Nsunbu, realizada no més de agosto de 2012 no terreiro
Nzo Kuna NKkosi, que se localiza em um bairro residencial da periferia daquela cidade. Esse se
trata do terreiro mais antigo da nacdo Angola de que se tem noticia em todo o estado,
possuindo atualmente 53 anos de existéncia. Além disso, seu regente, o pai de santo Tateto
N’panji, € um dos fundadores, ex-presidente e atual conselheiro da Associagdo de Umbanda e
Candomble do Estado de Minas Gerais.

Assisti a rituais nesse terreiro durante toda a minha vida, e convivo com a maioria de
seus membros. Foi exatamente a percepcdo de que essas pessoas se relacionam tanto com a
tradicdo candomblecista® e com as diversas regras rigidas que essa impde as suas vidas,
guanto com a vida urbana e moderna de Belo Horizonte, que me inquietaram a empreender no
trabalho de pesquisa do qual esse artigo faz parte.

A inquietacdo com tal observagdo me toca ainda mais por ter eu nascido e vivido até

minha idade adulta em uma regido daquela cidade que se orgulha de sua igreja catodlica,

2 A palavra nkinse esta aqui grafada em dialeto kikongo, mas é mais comumente escrita com a grafia nkisi, do dialeto
bakongo, ou em sua forma aportuguesada inquice. Ndo ha um padrdo, contudo, para a sua escrita e, por essa razao, optei pela
grafia em kikongo, que € o dialeto utilizado pela comunidade do terreiro Nzo Kuna NKkosi.

3 A escolha desses autores se deu em fungdo do reconhecimento do valor de suas contribuicdes ao campo de estudos sobre
religido nas Ciéncias Sociais e grande interesse despertado pelas mesmas e pelo potencial de compreensdo do campo que
proporcionam, muito embora tais contribui¢Bes sejam pouco citadas e estudadas nas universidades brasileiras.

4 Cabe salientar que o Candomblé se trata de uma religido brasileira, de raiz africana. Ou seja, enquanto religido, surgiu no
Brasil, mais especificamente nas senzalas que serviam de morada ao povo africano aqui escravizado, durante os periodos
colonial e imperial. Sua raiz, todavia, sdo os cultos a orixas e nkinses africanos, que ja existiriam naquele continente desde
tempos imemoriais.



construida ao longo da década de 1990 (década em que a capital mineira completou 100 anos
desde a sua fundacdo), contemporanea a construcdo de todo um bairro novo, com prédios
altos e grandes centros comerciais. Regido essa muito distinta daquela em que se localiza o
terreiro Nzo Kuna NKosi — embora se trate da mesma cidade. Minha inquietacdo encontra eco,
portanto, no trabalho de Velho (1978) que demonstra que viver em uma mesma cidade, e
mesmo frequentar determinados lugares, ndo significa entender o modo de funcionamento de
todos os seus individuos ou grupos. Estar habituado, portanto, com o funcionamento de um
bairro relativamente novo de Belo Horizonte, famoso por sua igreja catolica, ndo significa
entender o mecanismo de interacdo da religido com essa cidade — menos ainda de uma
religido afro-brasileira.

A tradicdo do Candomblé Angola sobrevive em Belo Horizonte e traz com ela outros
elementos, como rituais de iniciacdo que se estendem por semanas, em que tanto o religioso
que se inicia precisa se recolher ao terreiro e se apartar do mundo externo, quanto, em certa
medida, outros religiosos ja iniciados também o fazem, para assisti-lo°. E além da iniciacio
traz outros rituais obrigatérios que envolvem semelhante processo de distanciamento do
mundo. E traz limpezas e banhos preparados com ervas plantadas e cuidadas no terreiro,
como o Peregum e a Espada de S&o Jorge, e preparos de alimentos que ndo podem ser
comprados em supermercados, como os omolokuns e abards ofertados aos nkinses. E é
normalmente coroando a tais atividades que traz a realizacdo de festas religiosas, em que 0s
nkinses se incorporam no corpo de candomblecistas iniciados e dancam ao som de atabaques
e canticos na lingua banto. Varias pessoas se mobilizam para tais festas, que ndo podem ser
realizadas a ndo ser de forma coletiva.

Ainda que ndo seja o elemento central do Candomblé, as festas sdo realizadas, a
exemplo do que ocorre no terreiro Nzo Kuna Nkosi, seguindo a um calendario anual,
planejado em conjunto pelos membros de mais alta posicdo hierarquica do terreiro. Essa, por
sua vez, € decidida pelos pais e/ou maes de santo dos terreiros, observando a “idade de santo”

3

(tempo de iniciado) dos candomblecistas, sendo os mais “velhos de santo” aqueles que
normalmente recebem o0s cargos mais altos. Isso, pois como explica Eugénio (2011), idade
confere aos candomblecistas “autoridade e forca”.

A religiosidade e a tradicdo candomblecista, com toda a sua complexidade, interagem
com a cidade e com seus habitantes. Efetivamente, o terreiro Nzo Kuna Nkosi se localiza em

um bairro periférico de Belo Horizonte porque tem ai mais liberdade para realizar suas festas.

5 Detalhes sobre o processo de iniciagio candomblecista na tradi¢do banto podem ser lidos no livro “Iniciagio de muzenza
nos cultos bantos”, de Silva (1998)



Nas palavras de Tatetu N’panji, “Candomblé tem que ser longe do centro, porque as pessoas
se incomodam com o barulho”. Se a festa religiosa ndo é o elemento central da vida de um
terreiro, pode-se argumentar que € aquele que mais chama a atencdo, pois quebra a rotina e
traz movimentacao a rua em que se localiza, bem como quebra o siléncio noturno com as

cantigas entoadas ao som dos atabaques. Tudo, em respeito aos nkinses cultuados.

O sagrado do terreiro

Normalmente, como ocorre com 0 Nzo Kuna NKosi, basta olhar para os terreiros de
Candomblé para se perceber que se apartam da imagem e do tempo urbano das cidades em
gue se encontram, sobretudo quando séo cidades grandes. A natureza esta sempre presente e é
condicdo sine qua non para que existam. Como demonstra Carvalho (2005), as religies afro-
brasileiras cultuam elementos da natureza, como rios, arvores, montanhas e florestas. E sobre
tais elementos que o culto é construido, e 0s mesmos devem estar presentes nos terreiros, ou
minimamente representados, para que a pratica religiosa se desenvolva. Sdo elementos
sagrados, como explica 0 mesmo autor, e ndo podem ser destruidos mesmo face as
possibilidades de lucro capitalista que tal destruicdo possa trazer. A natureza é, nesse sentido,
inegociavel.

Outro aspecto de um terreiro que normalmente destoa da paisagem urbana moderna é
a sua simplicidade. Nao ha vidros espelhados como aqueles de um arranha céu, arquitetura
arrojada, tampouco muito luxo. E ao contrario de enfeites com obras de arte de estilo europeu,
ha representacfes de deuses negros e utensilios de cozinha feitos de barro. Particularmente
com o terreiro Nzo Kuna NKkosi, ainda que esse funcione em uma casa localizada em um
bairro residencial periférico de Belo Horizonte, ndo se trata de uma casa comum: tem aspecto,
nas palavras de um de seus membros mais jovens, de “casa de gente velha™.

Dentro dos terreiros, contudo, ndo ha apenas gente velha. Ha também pessoas novas,
organizadas como uma comunidade, realizando uma infinidade de func¢des de forma coletiva.
Como elo de unido dessas pessoas ha a sua religido. Essa pode ser entendida a luz de
Durkheim (1989), como um fato social que gera coesdo ao grupo. Embora esse ndo represente
toda uma sociedade, também nédo se pode dizer que o funcionamento da sociedade em geral
determine a organizacao do terreiro. Pelo contrario, isso é determinado em maior medida pela
religido e, conforme Botelho e Nascimento (2010), pela l6gica tradicional e comunitaria de
raiz africana, presente nos terreiros. Trata-se de uma organizacdo sagrada, repleta de

elementos inegociaveis, imutaveis, aos quais as pessoas devem se adaptar. 1sso, em oposi¢do



ao ordenamento profano do mundo externo, cada vez mais moderno, uma vez interpretado a
partir da dicotomia sagrado versus profano apresentada por Durkheim (1989).

O ordenamento profano do mundo externo ao terreiro, moderno, capitalista, que
submete a natureza a seu comando, caracteriza a formacdo do Estado nacional. Esse €, na
verdade, tal como apresenta Casanova (1994), uma constru¢do da prépria modernidade,
secular por natureza. E para sobreviver nesse mundo moderno, a tradi¢do sagrada dos terreiros
se reinventa, se sincretiza, se adapta e resiste continuamente, tal como, conforme Segato
(2007), sempre fez. Foi por meio da adaptacdo, explica essa mesma autora, que 0S varios
cultos a divindades realizados na Africa foram transformados no Candomblé brasileiro, e é
por meio dos mitos dessas divindades que esses religiosos interpretam a realidade. Toda a
concepcao de mundo no Brasil pode ser compreendida a luz dos nkinses, bem como todas as
imposicdes do meio externo podem ser apreendidas e englobadas pelos terreiros, inclusive a
modernidade, com a qual aprenderam a conviver. O contrario, por sua vez, ndo acontece da
mesma maneira e a concep¢do de mundo candomblecista ndo € incorporada — e nem
repassada — pelo mundo externo ao terreiro. O externo se sacraliza, mas o interno ndo se
profana. O mundo externo é excludente, ao passo que o0s terreiros sdo includentes. E essa &,

como explica Segato (2007), sua grande estratégia de adaptacao e sobrevivéncia.

Festa no terreiro

A tradicdo do terreiro Nzo Kuna NKkosi coexiste com a modernidade de Belo
Horizonte. Nkinses seguem sendo cultuados nessa casa, e suas festas seguem sendo
realizadas. Dentro de seus muros se encontram tanto candomblecistas mais idosos quanto
mais jovens. Ao seu redor, pessoas na rua e casas na vizinhanga, como se espera de um bairro
residencial de Belo Horizonte. A vida dessas pessoas ndo para e a festa — e o terreiro — se
confundem com a paisagem da cidade. Foi a partir desse contexto que tomei parte na festa de
Nsunbu, que narro a partir desse ponto.

Cheguei ao terreiro acompanhado de Tata Kis’ange, o Tata Cambondo® mais velho do
terreiro, que possuia naquele momento 42 anos de santo, ou seja, 42 anos como iniciado no
Candomblé. Tata Kis’ange ¢é filho biologico de Tateto N’panji e ¢, apds seu pai, o
candomblecista mais “velho de santo” desse terreiro. Esse dado € importante de ser citado,

pois a festa que aqui narro foi, como expus anteriormente, a festa do nkinse Nsunbu, de quem

6 Personagem responsavel por conduzir o ritual, cantando e tocando mdsicas nos atabaques para os nkinses, bem como
responsavel, dentre outras coisas, por executar o corte, ou morte ritual, de animais.



Tata Kis’ange ¢é filho’. Sua chegada foi, portanto, o marco do inicio da festa, que, do ponto de
vista ritualistico ja se iniciara. Ao chegarmos eram conduzidos os toques para Ngira, que
abrem o ritual, por ser esse nkinse considerado mensageiro entre 0 mundo dos homens e o
mundo das divindades.

Logo apds os toques para Ngira, todos os filhos de santo da casa, seguindo a ordem
dos mais velhos de santo até os mais novos, cumprimentaram ritualmente a Tateto N’panji,
Tata Kis’ange ¢ Mametu Mutunji, a mae pequena® do terreiro, que também é esposa de Tateto
N’panji. Em seguida, todos os filhos de santo se cumprimentaram ritualmente uns aos outros,
iniciando sempre do mais velho de santo ao mais novo. O cumprimento ritual, central em
todos os rituais do terreiro, se trata de um pedido de bencdo. O filho de santo mais novo
(“novo de santo™) beija a mdo do mais velho, pedindo-lhe a ben¢éo. Esse, por sua vez, beija a
mé&o do mais novo em retribuicao, e lhe oferece as béngdos de seu nkinse. Ou seja, a todos que
pediram a bengdo a Tata Kis’ange, esse respondeu dizendo, “que Nsunbu te abengoe”.

Os pedidos de bencdo sdo feitos logo que se iniciam os toques — também de trés
cancdes — para Nkosi. A saudacdo a esse nkinse foi também um momento importante da festa,
por ser Nkosi 0 nkinse pai de Tateto N’panji (efetivamente, o nome do terreiro, Nzo Kuna
Nkosi, significa em portugués Casa de Nkosi), que, entdo, apds a bencdo geral ja narrada,
entrou na roda formada por todos os filhos de santo e dangou junto a eles.

E importante ser dito nesse momento que a estrutura aparente da festa era a seguinte: a
entrada do terreiro havia cadeiras onde se assentavam todos aqueles que haviam ido para
assistir, fossem iniciados no Candomblé em outras casas ou simpatizantes ndo iniciados.
Havia cadeiras também & direita, ao fundo do saldo, mais proximas a um altar com imagens
de santos e outras figuras cultuadas na umbanda. Esse se trata de um terreiro que também
realiza rituais umbandistas. Essas cadeiras mais proximas ao altar eram ocupadas, via de
regra, por iniciados ou pessoas amigas mais proximas a familia regente do terreiro — ou a seus
iniciados mais velhos de santo. Foi em uma dessas que me assentei, por indicacdo de Tata
Kis’ange. Ao centro do saldo ocorria o ritual de fato, em que dancgas eram realizadas em roda
pelos filhos de santo da casa. Essas pessoas dancavam ao redor de um circulo no chdo, onde
se localiza 0 assentamento do terreiro®. A frente de tudo, ou seja, no extremo oposto a porta

de entrada do terreiro, estavam as cadeiras onde se assentavam Tateto N’panji e Tata

7 Ser filho de um nkinse significa reconhecer a essa divindade como protetora, o que ndo implica, necessariamente, em ser
iniciado no Candomblé.

8 A méde pequena — que também poderia ser um pai pequeno — € a primeira na linha de sucessdo do terreiro. Ou seja, no
advento da falta de Tateto N’panji, a responsavel por comandar o terreiro ¢ Mametu Mutungi.

% Trata-se do centro energético materializado do terreiro, onde esta plantado o axé da casa, a partir do qual a mesma se torna
um terreiro de Candomblé.



Kis’ange. Mametu Mutungi também tinha direito a uma cadeira ali, mas por escolha propria
tomava parte da danga. Em seu lugar, curiosamente, estava assentada uma senhora muito
idosa, alvo de grande respeito por todos os presentes, mas que também pedia a bencdo a
familia regente do terreiro. Tratava-se de uma filha de santo da casa, mais nova de santo do
que Mametu Mutungi, mas que ja ndo mais podia dancar por sua idade bioldgica avancada
(87 anos, naquele momento). A presenca dessa senhora e o tratamento cuidadoso recebido por
ela demonstram que a regra de respeito aos mais velhos no Candomblé vale para todos os
mais velhos, e ndo apenas para as pessoas mais antigas de santo. Finalmente, ao lado
esquerdo, ao fundo da entrada do saldo, encontravam-se os atabaques — trés atabaques — e os
Tata Cambondos da casa. Esses tomavam parte no ritual de uma forma muito particular,
conduzindo a festa — que no limite era regida por Tateto N’panji — a partir daquele canto e
interagindo mais uns com os outros. Os Tata Cambondos pediam as béncéos e ofereciam
respeito a familia regente do terreiro, mas sem a obrigacdo de se deslocar do canto onde se
encontravam e tocavam os atabaques.

Durante os toques para Nkosi, Tateto N’panji ndo apenas dangou para seu nkinse, mas
também tocou o assentamento da casa e em seguida a sua propria cabeca, benzendo-se.
Benzeu-se também junto aos atabaques e ao caminho que levava da porta de entrada do
terreiro ao centro da roda de danca. E, ap0s esses passos, ofereceu a bencdo novamente a
todos os filhos de santo da casa. O mesmo procedimento foi repetido por todos os iniciados
presentes no terreiro durante os toques para seus nkinses pais ou maes, com a Unica diferenca
de que um iniciado mais novo de santo jamais oferece a bencdo a um mais velho, e sim a
pede.

Em sequencia, foram tocadas masicas para Ngira, Nkosi, Katendé, Mutakalamb,
Nzazi, Tingongo, Nsunbu, Ktembo, Angord, Mametu Angoromeia, Vungi, Mametu Matanda,
Mametu Dangualunda, Mametu Kaiare, Mametu Nzunba, Lenbarengangafuraman e Kas’ute.
Cada um desses nkinses responsavel, de acordo com a crenga candomblecista, pela regéncia
de um conjunto de forcas da natureza e de aspectos da vida humana. Cabe, assim, a Ngira o
governo da comunicacao, dos caminhos e das encruzilhadas. Cabe a Nkosi a abertura de todos
0s caminhos e governo sobre o ferro e a guerra. Aos demais nkinses cabem os governos dos
inimeros outros aspectos da formacdo do mundo. E, particularmente a Nsunbu, personagem
central dessa festa que descrevo, cabe o governo sobre a variola e todas as chagas, bem como
sobre suas curas. Acredita-se que seus filhos sdo marcados por grandes doencas em suas
vidas, doencas essas que foram curadas a partir da intervencdo de Nsunbu, que lhes

acompanha no cumprimento de seus destinos enquanto vivos. Trata-se, portanto, de um



nkinse que é objeto de particular devogdo, por serem a ele designados todos os pedidos por
salde que os candomblecistas fazem. Com isso, pode-se dizer que o ritual aqui narrado, muito
mais do que uma festa para um nkinse, se tratou de uma festa pela saude e cura dos males de
todas as pessoas do mundo, crentes ou ndo no Candomblé.

Mais adiante na festa, no momento em que foram cantadas as trés cantigas para
Mametu Angoromeia foi também um ponto importante da festa. Nesse, Tateto N’panji
derramou sobre 0 assentamento da casa um pouco de agua, que todos os filhos de santo e
algumas outras pessoas presentes foram convidados a tocar e utilizar para se benzerem.
Também eu fui convidado por Tata Kis’ange a fazé-lo, apos o que retornei a minha cadeira.
Em seguida, e mais uma vez ap6s um cumprimento geral entre todos os filhos de santo,
iniciou-se o toque de uma cantiga e alguns instrumentos especificos para chamar os nkinses a
terra, ou seja, para iniciar os fenébmenos de possessdo. A partir desse momento, diversos dos
filhos de santo comecaram a entrar em transe, incorporando seus nkinses, e passando, em
seguida a, de olhos fechados, realizar dancas e emitir sons caracteristicos de suas divindades
pais ou mées. Coube a outros filhos de santo da casa auxiliar aos agora nkinses incorporados a
arrumar suas roupas, que deveriam ser organizadas no corpo em uma disposicdo diferente
daquela que antes os médiuns mantinham. Apds isso, 0s nkinses incorporados foram levados
para o canto do saldo, exatamente em frente ao grupo de cadeiras onde eu me encontrava, e
por ali ficaram enquanto eram tocadas cantigas para as demais divindades da sequéncia
apresentada acima, com exce¢do de Lenbarengangafuraman e Kas’ute, que ndo foram
saudados nesse momento. Na sequéncia, ainda ao som de outras cancdes, todos os nkinses
incorporados foram levados para um local reservado do terreiro, acessivel apenas aos
iniciados, e do lado de fora foi realizada uma pausa.

A pausa também se tratou de um momento importante da festa, pois a maioria das
pessoas ali presentes se conhecia e pdde se cumprimentar. De minha parte, aproveitei desse
momento para cumprimentar a Tateto N’panji. Ainda durante a pausa, um fato curioso
ocorreu: um dos médiuns anteriormente incorporados por um nkinse saiu da parte reservada
do terreiro falando com voz e jeito de crianca, pedindo a Tateto N’panji para participar da
festa. Esse lhe negou o acesso dando-lhe apenas a bengdo, também pedida. Em seguida, 0
médium retornou para dentro. Tratava-se de um Vungi incorporado, uma divindade crianga,
que tem a funcéo ritual de trazer mensagens dos nkinses incorporados a seus filhos.

Terminada a pausa, iniciou-se uma nova rodada de cantigas, cantadas apenas para 0s
nkinses ainda presentes. Cabe aqui uma explicagdo: durante o intervalo todos os médiuns

incorporados foram levados para o local reservado, e 1a alguns dos nkinses foram vestidos



com suas roupas rituais, sendo outros suspensos — ou seja, 0s médiuns que 0s incorporavam
foram retirados do estado de transe. Alguns dos médiuns que sairam do transe voltaram
normalmente a area publica do terreiro, onde a festa era conduzida, e outros ficaram na parte
reservada auxiliando no preparo dos nkinses que ficaram. Finalmente, ao som dos atabaques,
os nkinses j& vestidos com suas roupas rituais, acompanhados dos demais filhos de santo
retornaram & area publica, sendo a nova rodada de musicas cantadas para eles.

Ao retornar a area publica, dois Nsunbus incorporados — 0s Unicos dois — trouxeram
consigo bacias de pipocas, que foram, em seguida, distribuidas a todas as pessoas presentes na
festa.

Essa nova rodada ja ndo era igual a anterior. Apenas 0s nkinses e seus auxiliares (que
sdo normalmente mulheres chamadas de Makotas) dancavam, de acordo com a ordem das
cantigas cantadas pelos Tata Cambondos. Assim, primeiro foram entoados canticos para
Mutakalambd, que incorporado em uma das filhas de santo da casa, dancou rapidamente
passos rituais que lembravam um samba. Em seguida, foram cantadas cantigas para Angoro0,
que, ja de forma mais lenta, também sambou ao redor do terreiro. E logo apds veio o
momento mais importante da festa: foram cantadas cantigas para Nsunbu, que, vestido em sua
roupa com palhas que lhe cobriam o corpo — e simbolicamente suas chagas — dangou e
abracou a todos os presentes. A primeira das cantigas para esse nkinse foi cantada por Tata
Kis’ange. Cabe dizer que esse ndo possui no terreiro Nzo Kuna Nkosi o trabalho de cantar as
cantigas, nem de tocar os atabaques, ficando apenas sentado em um lugar de respeito, como
uma das autoridades presentes nos rituais. Cabem a Tata Kis’ange, ndo obstante, outras
funcdes em rituais ndo publicos do terreiro, bem como, por sua idade de santo, lhe é investida
grande autoridade — autoridade, inclusive, de parar uma festa publica caso julgue que deve.
Por tal autoridade e pelo respeito que lhe é investido, ao serem iniciadas as cantigas para seu
nkinse pai, Ihe foi dada a honra de cantar a primeira musica, e quantas mais quisesse. Sobre
esse canto, um fato mais deve ser comentado: quando Tata Kis’ange se levantou para cantar
pode ser percebido o siléncio feito por todas as pessoas presentes, que ensejava um misto de
respeito e admiracdo por aquela pessoa. Embora fosse esperado, ndo havia nenhuma norma
formal imposta as pessoas para que fizessem siléncio, e essas normalmente conversavam
durante as cantigas. O unico momento em que isso ndo ocorreu foi quando Tata Kis’ange
cantou.

Em um ato simbdlico de pedir cura para todas as doengas a Nsunbu, todas as pessoas

presentes passaram as pipocas que haviam ganhado por seus corpos e, logo apds, atiraram-nas



ao nkinse, que dancava no meio do terreiro. Todo o local ficou coberto de pipocas, mas isso
pouco pareceu importar aos presentes, que demonstravam fé que suas doencas seriam curadas.

Seguindo a Nsunbu, foram entoadas cantigas para Mametu Kaiare, que calmamente
dancou pelo terreiro. E, em seguida, finalmente, foram cantadas musicas para Mametu
Nzunba, que também dancou calmamente pelo terreiro.

A danca dessas duas divindades marcou o final da sequéncia de cantos para 0s nkinses
daquela festa especifica, dado que todas as divindades incorporadas ja haviam sido cultuadas.
Contudo, um fato mais comp0s a festa. Todos os nkinses incorporados, que estavam sentados
ao fim das cancbes para Mametu Nzunba — com excec¢éo dessa divindade, que dangcava — se
levantaram e voltaram a dancar, a0 som dos atabaques. Foi entdo que um dos Nsunbus deu
seu braco a um homem e o outro deu seu brago a uma mulher, que estavam sentados junto a
plateia. Entdo, apds darem uma volta com as divindades pela roda de danca, foram levantados
pelos Tata Cambondos da casa e em seguida assentados, cada um em uma cadeira. Tratava-se
de um ritual de suspensdo — como € chamado — dessas duas pessoas, que é parte do processo
de iniciacdo para Tata Cambondos (no caso do homem) e Makotas (no caso da mulher). Uma
vez assentados, os dois foram cumprimentados, em ordem, pelos nkinses incorporados, pela
familia regente do terreiro e por todos os filhos de santo da casa (Tata Cambondos primeiro).

Finalmente, essas duas pessoas voltaram a seus lugares e os Tatas comegaram a cantar
cantigas para Lenbarengangafuraman e Kas’ute. Esses dois sdo os nomes de um mesmo
nkinse, reconhecido por cada uma das formas de acordo com sua idade, sendo
Lenbarengangafuraman o mais velho ¢ Kas’ute o mais novo. Tal nkinse é sempre o Gltimo
para o qual se canta, por ser reconhecido como o grande pai da criagéo, tanto da Terra quanto
de todos os outros nkinses, merecendo, assim, respeito especial no Candomblé. Apds
dangarem para Lenbarengangafuraman e Kas’ute, todos os nkinses presentes, acompanhados
de seus auxiliares e ainda ao som dos atabaques, se retiraram para a parte reservada do
terreiro, guardando apenas um ultimo momento para se despedirem de todos os presentes.
Tateto N’panji ap6s tudo, finalmente, falou uma Gltima frase em kikongo e todas as pessoas
responderam e comecaram a se cumprimentar. Havia terminado o ritual e restava aquela noite
no terreiro apenas a oferta de um jantar a todas as pessoas presentes. Por convite de Tata
Kis’ange, comi junto aos demais Tata Cambondos, que contavam, em roda, casos sobre outras
festas de Candomblé de que haviam participado. O jantar marcou o fim da festa e, assim que

terminou, todos foram embora do terreiro.



O equilibrio do universo e a religiosidade individual

A festa pablica do Candomblé pode ser interpretada, a luz de Caillois (1950), como
uma “atualizagdo dos primeiros tempos do universo (...), da era original eminentemente
criadora que viu todas as coisas, todos 0s seres, todas as institui¢oes, fixarem-se na sua forma
tradicional e definitiva” (CAILLOIS, 1950, p.101). Efetivamente, os canticos entoados pelos
Tata Cambondos e repetidos por todos os filhos de santo presentes, contam as historias
miticas dos nkinses, que sempre se tratam de grandes feitos e conquistas, batalhas heroicas ou
magias poderosas. Sempre exaltam a grandiosidade da divindade, que é reconhecida como um
ancestral de toda a humanidade. Em respeito a tal ancestral, um rigor ritual é mantido: o chdo
deve ser coberto por folhas, cujo segredo e magia sdo guardados por Katendé — que deve,
entdo, ser reverenciado durante sua colheita; e as roupas vestidas pelos candomblecistas
devem ser da cor branca, que além de facilitar a magia, oferecem respeito ao criador
Lenbarengangafuraman; e o teto do terreiro também deve ser coberto, o que, na festa de
Nsunbu, foi feito com bandeirinhas nas cores marrom (representando a Nsunbu), azul
(representando a NKkosi) e branco (representando a Lenbarengangafuraman).

Efetivamente, a festa de Candomblé objetiva reverenciar os nkinses, recriando no
terreiro 0 momento de sua vida na terra, e € nesse contexto que o médium em transe, possuido
pela divindade, deve ser reverenciado como sendo o proprio nkinse. E o que acontece na festa
pode ser entendido, como argumenta Caillois (1950), como um momento de exce¢do a vida
cotidiana das pessoas: trata-se, para os candomblecistas, do momento de se reverenciar as
divindades que lhes regem a vida. Ha na festa candomblecista o canto, a danca, a comida e a
exaltacdo. Trata-se de um momento de alegria.

N&o obstante, a festa candomblecista ndo pode ser interpretada ipsis literis conforme a
teoria das festas de Caillois (1950). Efetivamente, embora se trate de um momento que reune
diversos elementos que esse autor identifica como aqueles de uma festa, ndo se trata de um
momento de suspensdo de regras de toda a sociedade, como, por exemplo, o carnaval,
conforme definido pelo proprio Caillois (1950). Trata-se de um momento de suspensdo da
vida cotidiana apenas das pessoas ali presentes, sobretudo dos filhos do terreiro, que devotam,
como um grupo (uma comunidade), tempo e esforco para que a festa se realize.

A festa publica candomblecista possui tanto elementos carnavalescos como outros de
uma cerimoénia religiosa mais contida. Ha cénticos, gritos e exaltacbes, mas ha também
béncaos e ora¢bes. Um tempo mitico é recriado e as divindades se apresentam e dancam ao

som dos atabaques — é a volta dos primeiros tempos, que vém reforcar o equilibrio do



universo. Mas a festa tem uma sequéncia definida de cantos, bem como ordem e regras claras
de acontecimento — dai o porqué de o Vungi incorporado ndo ter recebido a permissdo de
Tateto N’panji para ficar no terreiro. Todas as pessoas sao convidadas a dividir a energia, o
axé da festa, mas apenas os candomblecistas filhos ou convidados da casa podem dancar ao
redor do assentamento do terreiro. O reequilibrio do universo passa pela suspensdo das regras
da vida cotidiana das pessoas ali presentes, mas possui seu ordenamento e suas regras
préprias.

Igualmente, o tempo e 0 espaco sdo suspensos de forma mistica, mas fisicamente o
terreiro permanece em funcionamento em Belo Horizonte, e é por tal razdo que se localiza na
periferia, onde 0 som dos atabaques ndo causa perturbacdo a ordem urbana. Terminada a festa
— 0 que também tem hora para ser, todas as pessoas vdo embora, bem como também véo
embora os nkinses gque haviam se incorporado. A ordem do mundo profano, externo ao
terreiro, nesse momento ndo se refaz, porque nunca foi desfeita. A Belo Horizonte que
abrigou a festa permanece a mesma para todos os seus cidaddos que ndo estiveram ali
presentes — e mesmo para 0s que estiveram, pois, a festa ndo muda a cidade. Mas as pessoas
presentes no terreiro, cada uma a sua forma, como explica Tata Kis’ange, praticaram sua
devogdo, renovaram suas energias e refizeram a ordem de suas proprias vidas.

Enquanto instituicdo o Candomblé tem seu lugar préprio na cidade, burocraticamente
definido. Realiza suas atividades sem suspender ou alterar a ordem urbana, dado que dela faz
parte. Suspende, altera e renova, por outro lado, a ordem da vida pessoal do candomblecista,
que ndo se envolve apenas com 0 axé dos nkinses e da festa. Pelo contrério, envolve-se
fisicamente com a realizacdo da festa, para a qual devota tempo e trabalho. Pode-se
argumentar que 0 mesmo vale para as pessoas que, como eu, ndo participaram da organizacao
e do preparo da festa, apenas a assistiram. Alguns renovaram ai por meio da pipoca que
passaram em Sseu corpo a esperanca de se curar de suas chagas; outros renovaram sua fé nos
deuses que se incorporam e dancam, dos quais tiram forgas para viver sua vida cotidiana;
particularmente, eu sai com a inquietacdo que me levou a escrever esse trabalho.

Essa forma de entender o sentido da festa candomblecista, com um objetivo Gltimo
relacionado a religiosidade individual de cada pessoa, segue a linha de pensamento descrita
por Simmel (2010). Esse autor entende que séo os diversos sentimentos religiosos das pessoas
— vividos ndo necessariamente em um contexto que envolva alguma crenca — que levam a
construcdo de uma religido. Nessa linha, pode-se afirmar que seriam 0s sentimentos relativos
a existéncia dos nkinses em suas vidas, e ao auxilio que esses proporcionam para a sua vida

cotidiana, que levam os candomblecistas a cultua-los e participar de festas em sua



homenagem. A festa candomblecista €, assim, uma festa religiosa que tem um sentido
coletivo e que é organizada e executada por um grupo de pessoas, organizadas de forma
comunitaria, mas que toca a cada pessoa individualmente, como coloca Tata Kis’ange. Assim,
ndo importa, conforme explica, se a pessoa entende o Candomblé como doutrina, religido,
folclore ou simplesmente como um conjunto de rituais. O que importa € o que o nkinse lhe
aporta a sua vida, e o sentimento que estar na festa Ihe desperta. A forga que Ihe da para viver
sua vida cotidiana.

Importa ao candomblecista também o que o sentimento de pertencer a comunidade do
terreiro Ihe aporta. Efetivamente, sem as comunidades dos terreiros ndo ha candomblé e nem
candomblecistas. E a partir daquelas que esses se iniciam na religifo, desenvolvem, praticam
e renovam a sua fé, e € nesse sentido que o Candomblé sobrevive ao tempo: trata-se do culto
comunitario a nkinses, e cada pessoa tem o seu nkinse (conforme Tata Kis’ange, quer entenda
alguma coisa sobre o Candomblé ou ndo). E também nesse sentido que Segato (2007) indica
que o Candomblé é plural e inclusivo: todos temos nkinses e todos podemos ser
candomblecistas. A festa é, portanto, organizada pelo terreiro, em coletividade, como uma
ocasido para reunir a todas as pessoas para que, COMO um grupo, reverenciem as suas
divindades.

Finalmente, também na linha dos escritos de Simmel (2010), pode-se afirmar que a
festa candomblecista retne elementos que comprovam e reavivam a fé dos candomblecistas:
os nkinses em que creem saem do mundo das divindades e, literalmente, se materializam em
seus corpos ou no de outros iniciados, oferecem béncdos, gritam e dancam. E oferecem
abracos, com os quais acolhem as demandas dos filhos, que s&o cochichadas em suas orelhas.
E ndo sendo apenas esse contato sem fala suficiente, eles enviam seus Vungis, para que
passem suas mensagens em portugués. A festa €, finalmente, organizada pelos
candomblecistas para reverenciar 0s nkinses, mas mais do que receber as reveréncias essas
divindades trazem a seus filhos todo o alento necessario para que sigam firmes em seu viver.
Viver esse que, para a maioria das pessoas presentes a festa de Nsunbu, ocorre em Belo

Horizonte, envolto em algumas das tantas possibilidades que a cidade oferece.
Consideracoes finais
Busquei com esse trabalho apresentar alguns elementos que demonstram como o

Candomblé existe na cidade de Belo Horizonte — resistindo a sua modernidade, estudando,

particularmente, o caso de seu terreiro de Candomblé da nacdo Angola mais antigo. Esse



terreiro se localiza em um bairro residencial da periferia da cidade, o que, conforme
demonstrei, ndo significa que seja indesejado (ainda que seja por muitas pessoas), mas que
encontrou um lugar préprio em seu contexto urbano, a partir do qual possui maior liberdade
para manter viva sua tradi¢do. Acredito que os elementos percebidos ao se observar o caso do
terreiro Nzo Kuna NKkosi possam ser generalizados para todas as religides dos orixas.

Efetivamente, me propus, com base nos escritos sobre Sociologia da Religido de
Simmel (2010) e Caillois (1950), a explorar como se da a coexisténcia entre a modernidade
urbana, secular, e a tradicdo afro-brasileira, mistica e baseada na fé e entrega aos nkinses.
Apresentei alguns exemplos que demonstram que tal tradicdo exige sacrificios do religioso
para ser mantida viva: sdo necessarios dias de recluséo e dedicacdo ao terreiro, bem como a
reunido de diversas pessoas para a realizacdo de um trabalho que s6 é possivel de ser
executado de forma coletiva; as facilidades da cidade ndo reduzem o trabalho dentro do
terreiro, que funciona a partir de regras proprias; a realizacdo de uma festa religiosa ndo é uma
atividade simples e, ao longo do ano, h&d um calendario com vérias festas a serem realizadas.
N&o obstante, mesmo com todas as suas regras, ha pessoas dispostas a manter viva a tradi¢éo
do Candomblé, mesmo em um contexto urbano. Essas pessoas se beneficiam tanto da
experiéncia religiosa individual que possuem com o reconhecimento e culto a seus nkinses,
quanto também da experiéncia coletiva oferecida, dentre outras possibilidades, pela
participacdo em uma festa de Candomblé. Mais adiante, renovam-se com tais experiéncias,
ganham forcas para viver e ressignificar sua vida cotidiana.

A modernidade possui elementos que poderiam ser usados para substituir a
necessidade de pertencimento de um religioso a um terreiro. Contudo, a fé do candomblecista
e sua experiéncia religiosa individual mantém vivo o culto aos nkinses. Outrossim, se a
construcdo moderna de um centro urbano como Belo Horizonte destoa da simplicidade
encontrada nos terreiros, esses sdo capazes de resistir a cidade e encontrar um lugar em que
possam seguir existindo dentro da mesma — em parte, foi isso se percebeu com a observacao
do terreiro Nzo Kuna NKosi.

Do ponto de vista tedrico, tentei demonstrar aqui que festas religiosas ndo tém sempre
a funcdo de restauracdo da ordem césmica de toda uma sociedade. Pelo contrério, podem ser
Uteis para restaurar a ordem da vida de pessoas individualmente, ou comunitariamente, sem
que isso signifique ruptura com a ordem social vigente. A ruptura pode ser com a vida
cotidiana, e isso é inclusive buscado pelos candomblecistas. A guisa de conclusdo, acredito
ser interessante realizar outros estudos que trabalhem essa mesma ideia, a partir tanto das

ciéncias sociais quanto de outras areas de conhecimento.



Finalmente, saliento que ndo me propus com o presente trabalho esgotar o assunto em
pauta. Pelo contrério, busquei, com limitagdes, trazer luz a algumas inquietagdes que me
acometem ao longo do meu préprio trabalho de pesquisa dentro da Sociologia da Religido,
esforco esse que ndo pretende ser definitivo sobre o tema, e que pode ser beneficiado por
outros estudos. Acredito que o mesmo relato da festa poderia também ser estudado a partir da
visdo de outros autores, o que, sem duavida, enriqueceria 0 conjunto de conhecimentos

cientificos como um todo e, em particular, sobre as religiGes afro-brasileiras.

Referéncias bibliogréaficas

BROWN, D. Umbanda: Religion and politics in urban Brazil. Nova York: Columbia University
Press, 1994,

BOTELHO, D., NASCIMENTO, W. Educagéo e religiosidades afro-brasileiras: a experiéncia dos
Candomblés. In: Participagdo: a revista do decanato de extensdo da Universidade de Brasilia.
Brasilia: UnB, 2010, vol. 17, pp. 74-82.

CAILLOIS, R. O homem e o sagrado. Lishoa: Edi¢cdes 70, 1950.

CARVALHO, J. As artes sagradas afro-brasileiras e a preservacdo da natureza. In: Série
Antropologia 381. Brasilia: DAN, 2005. Disponivel em:
http://www.dan.unb.br/index.php?option=com_content&view=category&layout=blog&id=11&Itemid
=22

CASANOVA, J. Public religions in the modern world. Chicago: The University of Chicago Press,
1994,
DURKHEIM, E. Formas elementares da vida religiosa. Sdo Paulo: Ed. Paulinas, 1989.

EUGENIO, W. A senhoridade nos terreiros de Candomblé. In: Jornal Maturidades. Sdo Paulo: PUC
Séo Paulo, 2011. Disponivel em: http://www.pucsp.br/maturidades/
aspectos _bio_sociais/candomble 38.html.

PRANDI, R. Mitologia dos orixas. S&o Paulo: Companhia das Letras, 2001.

PRANDI, R. Modernidade com feiticaria: Candomblé e umbanda no Brasil do século XX. In: Tempo
Social, revista de sociologia da USP. Séo Paulo: USP, 1990, pp. 49-74, vol.2, n.1.

SEGATO, R. La nacion y sus otros: reza, etnicidad y diversidad religiosa en tiempos de Politicas
de la Identidad. Buenos Aires: Prometeo Libros, 2007.

SIMMEL, G. Religido: ensaios — volume 1/2. S&o Paulo: Olho d’agua, 2010.
SILVA, O. Iniciacdo de muzenza nos cultos bantos. Rio de Janeiro: Pallas, 1998.

VELHO, Gilberto. Observando o Familiar. In: NUNES, E. A Aventura Socioldgica. Rio de Janeiro:
Zahar, 1978.



http://www.dan.unb.br/index.php?option=com_content&view=category&layout=blog&id=11&Itemid=22
http://www.dan.unb.br/index.php?option=com_content&view=category&layout=blog&id=11&Itemid=22
http://www.pucsp.br/maturidades/%20aspectos_bio_sociais/candomble_38.html
http://www.pucsp.br/maturidades/%20aspectos_bio_sociais/candomble_38.html

